
 1 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 2 

Sumário 
 
 

Editorial 
 
Como se forma um analista? 
 
Regina Steffen ..................................................................................................... Pág. 3 
 
 

Artigos 
 
 
A Escola e as diferenças entre formação psicanalítica e universitária  
 
Lucia Bertazzoli ................................................................................................. Pág. 7 
 
Os três eixos da formação do analista 
 
Regina Steffen .................................................................................................... Pág.10 
 
Dois ditos lacanianos: seus usos e abusos 
 
Regina Moran ......................................................................................................Pág. 14 
 
Passe – Sobre o  pertencimento 
 
Patrícia Possato .................................................................................................... Pág. 18 
 
Fim de análise 
 
Walkiria Grant ..................................................................................................... Pág. 20 
 
Sobre meus passos 
 
Simone Teller Camargo ...................................................................................... Pág. 23 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Verificação ortográfica- Mariana Tachinardi Mizurini 



 3 

Como se forma um analista? 
 

Regina Steffen 
 
 
Na abertura das atividades de estudo do ano de 2021, a ACP promoveu uma Mesa 

Redonda na qual os Analistas da ACP debateram o tema da Formação do Analista com os 
Analistas Praticantes que, aqui em nossa instituição, são analistas em diferentes momentos de 
sua formação analítica. 

 
A presente edição d’aCarta traz os textos através dos quais cada um dos analistas 

apresentou um aspecto relevante da formação analítica, conforme proposto por Lacan em seu 
retorno à obra de Freud. 

 
A formação do analista tem particularidades que a diferem de qualquer outra formação 

profissional. Normalmente os interessados em psicanálise desconhecem essa especificidade. 
 
Aqueles que procuram a ACP para estudar psicanálise, são em sua maioria, recém-

formados em psicologia ou profissionais das mais variadas áreas do saber. Quase sempre 
estão interessados em tornar-se analistas, ou muitas vezes já se declaram analistas formados, 
com certificado e carteirinha fornecidos por cursinhos de formação que proliferam 
atualmente, demandando nesses casos, associar-se à ACP para receber indicação de pacientes 
e, talvez, a chancela de uma instituição psicanalítica para a clínica que já exercem. A 
psicanálise com a qual tiveram contato é, via de regra, superficial, resumida, quase caricata.  

 
É natural que uma faculdade de psicologia apresente diferentes teorias sobre o 

psiquismo humano e a psicanálise entra aí como mais uma “linha” teórico-clínica dentre 
tantas. Não é função de nenhuma faculdade de psicologia formar analistas, e o psicólogo tem 
que conhecer, em sua graduação, tudo quanto já foi proposto em sua área de atuação. É dever 
da faculdade de psicologia, apresentar o quadro amplo das possibilidades de tratamento 
psicológico, sem formar especialistas em nenhuma das áreas ali apresentadas. Cabe ao futuro 
profissional escolher a área para se aprimorar. 

 
Egressos das faculdades de psicologia e dos cursos de “formação em psicanálise”, via 

de regra confundem a clínica da psicanálise com uma psicoterapia. Julgam, então, que se 
estudarem um pouco mais de psicanálise, aprimorarão sua atuação psicoterápica. 

 
A clínica da psicanálise não é uma psicoterapia, pois não visa curar. Ela não é uma 

terapia do psiquismo e sim, uma análise das partes componentes da estrutura psíquica. Trata-
se de análise que decompõe (como na análise química) e reestrutura o psiquismo. A 
psicanálise se propõe investigar1 a estrutura psíquica subjetiva, partindo da queixa sintomática 
do analisante, para promover uma mudança estrutural na subjetividade, uma ressubjetivação 
que corresponde a uma mudança da posição subjetiva de forma que o sintoma, até então 
necessário como uma resposta possível daquele sujeito a um conflito interno, se torne 
desnecessário. A cura, então, quando acontece, se dá por acréscimo e não como a restituição 
do estado de saúde anterior. Para a psicanálise, o sintoma sequer é entendido como o são as 

 
1 No texto “O Futuro de uma Ilusão” (p. 2981) Freud, negando que a psicanálise constitua uma visão de 
mundo como é o caso da religião, afirma: “a psicanálise é um método de investigação...”.  



 4 

patologias na psicologia, herdeira da visão médica de doença. Para a psicanálise, normal e 
patológico não são polos opostos na linha da saúde.  

 
A depender do campo epistêmico (médico ou psicanalítico) no qual o sintoma é tomado, 

clínicas diferentes se estabelecem, de tal forma, que fazer uma análise não é a mesma coisa 
que fazer uma terapia de orientação analítica, pois o manejo clínico da psicanálise é diferente 
daquele das psicoterapias. Uma análise é o que um psicanalista faz, ao passo que uma 
psicoterapia é obra de um terapeuta. E isso não é meramente tautológico. 

 
Psicanalista e psicoterapeuta são clínicos formados de modos distintos. O roteiro que 

ambos têm que seguir na formação é o mesmo: passar pelo processo clínico, estudar 
determinada teoria para capacitar-se para o exercício técnico e submeter sua atuação clínica à 
supervisão de um profissional mais experiente. Se esses três eixos roteirizam a formação do 
terapeuta, tanto quanto a do analista, onde reside a diferença que, ao final, terá produzido 
clínicas radicalmente tão diversas? A diferença está no tipo de formação: acadêmica e a 
analítica. A formação acadêmica forma todo e qualquer profissional (aí incluído o terapeuta), 
ao passo que a formação do analista, específica da análise, funda esse novo campo 
epistêmico. Foi Freud quem fundou a psicanálise como um campo específico no tratamento 
de sintomas até então tratados, sem sucesso, pela neurologia. A psicanálise se dedicará a tratar 
o refugo, o rebotalho, aquilo que a medicina desprezava por considerar sem sentido, sem 
valor. Freud recolhe esse resto que, justamente, é um resto da constituição do sujeito 
cartesiano, o sujeito moderno que inaugura a ciência a partir de Descartes.  

 
Para se estabelecer como ser pelo pensamento, a operação cartesiana que trouxe à luz o 

sujeito que se sabe ser (penso, logo existo), precisou deixar de fora, como um resto do 
cálculo, a verdade relegada ao Deus que a garante, verdade que o sujeito desconhece, que não 
lhe diz respeito, da qual seu saber está apartado. Da divisão do saber e da verdade que não se 
sabe (Unbewusst, o inconsciente), nasce o sujeito moderno. A ele cabe saber e sua ciência o 
conduzirá à verdade que não lhe pertence, que não lhe diz respeito. A ciência é o meio de 
desvendar a verdade das leis da natureza, que não dependem do sujeito sempre rigorosamente 
fora de seu objeto. Não perguntemos quem estabeleceu tais leis porque a resposta a essa 
pergunta nos conduzirá inevitavelmente à constrangedora ideia de um Deus Garantidor das 
verdades eternas. O objetivo ignorado da ciência tem a dimensão prometeica de conquistar 
das mãos desse Deus, cada vez mais, um pedaço da verdade das leis naturais, objeto que, sem 
saber, a ciência depositou Nele. A divisão que sustenta a ciência entre sujeito que sabe e 
objeto a ser sabido está fundamentada na divisão subjetiva descoberta por Freud e 
denominada “inconsciente” (Unbewusst). O sujeito humano é dividido entre o que ele sabe ser 
(consciente) e o desconhecido, o inconsciente, esse outro palco da subjetividade, que guarda a 
verdade daquilo que o sujeito nada sabe, daquilo que ele não reconhece como seu, daquilo 
que ele considera um Outro absolutamente estrangeiro.  

 
A fundação do sujeito cartesiano permitiu o florescimento da ciência moderna. As 

universidades floresceram e o modo acadêmico de transmissão do conhecimento se tornou o 
modelo da formação profissional. 

 
Freud entra em cena no final do século XIX, quase trezentos anos depois do nascimento 

do sujeito moderno, recolhendo os sintomas que se avolumavam na forma do retorno do 
recalcado, retorno daquilo que ficou de fora da subjetividade e que a ciência professa como 
pertencente ao objeto externo, do qual o sujeito está excluído no fazer científico. Aquilo que é 
externo ao sujeito, aquilo que é da ordem da verdade das coisas, aquilo que é objeto e não 



 5 

sujeito, volta na vida do sujeito na forma de incômodo, sofrimento, sintoma. É neste campo 
que o psicanalista vai operar. O psicanalista opera num campo no qual objeto e sujeito são 
elementos de uma mesma estrutura. Diferentemente do objeto da ciência, na psicanálise, o 
objeto é causa da divisão constitutiva do sujeito. Aqui, o objeto tem tudo a ver com o sujeito, 
e seu manejo implica necessariamente a subjetividade. Como formar um psicanalista nos 
moldes acadêmicos, então? A academia é a casa da ciência. Os profissionais são aqueles que 
aí são treinados para conhecer e praticar as diferentes profissões. Freud dizia haver três 
profissões impossíveis: governar, ensinar e psicanalisar2. Impossíveis de serem transmitidas a 
contento pela academia; profissões impossíveis pois é impossível formar esses profissionais. 
Não se pode ensinar a ensinar, a governar, nem a psicanalisar. Essas não são profissões. Elas 
são ofícios. Ofícios são parentes próximos das artes. A psicanálise não se ensina, ela se 
transmite. 

 
Será Lacan quem irá chamar a atenção para essa dimensão da psicanálise. Seu 

aparecimento no cenário psicanalítico se deu pela denúncia que ele foi levado a fazer dos 
desvios que a psicanálise havia tomado, em meados do século XX. A psicanálise praticada 
então, estava sequestrada por uma espécie de burocracia, quase acadêmica, que lhe tirava o 
valor de subversão que havia sido revelado por Freud. Perdera-se, com isso, o caráter 
disruptivo da psicanálise, agora transformada numa “psicologia do ego”. Sua proposta é, 
então, proceder a um retorno a Freud, um retorno à essência da psicanálise. 

 
A própria formação do analista será revista nesse retorno. Ela havia pouco a pouco se 

tornado acadêmica. Professava-se uma análise didática diferente da análise pessoal. Esse 
caráter didático inseria o mestre universitário no consultório. Ali não se fazia mais análise 
pura e simples, mas análise didática. Entra em cena o didatismo daquele que sabe e que ensina 
aquele que não sabe. Este é pressuposto correto da universidade, porém não se aplica ao 
analisante. Como partir do princípio que ele não sabe? Se o saber da verdade não é sabido do 
sujeito, sendo dele desconhecido (Unbewusst), quem sabe, então? O analista? Neste caso, o 
analista seria tomado como o mestre universitário e a análise se tornaria didática.  

 
Lacan dirá que não há dois tipos de análise. A análise é só, e sempre, pessoal. E mais: 

toda análise, se lavada a cabo adequadamente, sempre forma um analista. Isso não quer dizer 
que ao final de toda análise, o sujeito vai sempre escolher trabalhar como psicanalista. Mas, 
toda análise levada até seu fim, produz a transformação na estrutura desejante necessária para 
a condução adequada de uma experiência de análise.  O sujeito é convocado como 
responsável em sua (trans)formação. Ele não é o aluno passivo a ser adestrado pelo mestre. É 
de um ato subjetivo que a estrutura depende para se transformar. Formar-se analista é ato de 
transformação subjetiva que habilita o analisante a haver-se com a verdade até então 
desconhecida e que agora, pela análise, ele reconhece como sua. Esse é o ofício da análise que 
não se ensina, mas que se transmite por um saber-fazer que o analisante inventa num ato de 
passagem (de analisante a analista). Analista é o próprio analisante nesse ato de passagem, ato 
de ultrapassagem. O analista é a transformação subjetiva em ato. Nada há de didático, 
acadêmico, nesse processo. Nenhuma formação acadêmica opera dessa forma. 

 
Nos textos a seguir, os analistas da ACP apresentarão algumas considerações sobre os 

principais aspectos da formação do analista. Quais operadores conceituais sustentam sua 
especificidade? 

 
 

2 Freud, S. Analisis Terminable e Interminable (1935) in Obras Completas, Biblioteca Nueva, Tomo III, 
Terceira Ed., Madrid, p.3361. 



 6 

Lúcia Bertazzoli (analista da ACP) abordará a diferença entre os conceitos de Escola e 
Universidade, para situar a diferença do ensino universitário frente ao ensino característico da 
formação analítica. 

 
Regina Steffen (analista da ACP) tratará de esmiuçar os três eixos que sustentam a 

formação do analista (análise pessoal, estudo e supervisão), considerando a dimensão na qual 
eles operam na transmissão da psicanálise. 

 
Regina Moran (analista da ACP) dará destaque para a diferença entre o desejo de ser 

analista e o conceito lacaniano denominado Desejo do Analista. 
Desse conceito, identificado por Lacan na transformação da estrutura desejante do 

sujeito ao final de sua análise, nasce o aforismo lacaniano: “O analista autoriza-se por si 
mesmo”3... “e por alguns outros”4, fonte de tantos equívocos, especialmente quando se ignora 
a dimensão desses “alguns outros” como parte integrante da subjetividade. 

 
Patrícia Possato (analista da ACP) fará algumas considerações sobre o mecanismo do 

Passe instituído por Lacan para que esses “outros”, aos quais o aforismo faz menção, 
testemunhem a passagem havida na (trans)formação ao final da análise. 

 
Walkíria Grant (analista da ACP) apresentará um texto no qual dá um testemunho de 

seu final de análise, um tocante exemplo de uma (trans)formação que uma análise conduz na 
subjetividade, indo do desconhecido que é impasse ao saber fazer com isso que liberta. 

 
Simone Teller (analista praticante da ACP) fará uma reflexão sobre a formação do 

analista a partir de uma análise de seu percurso como analista em formação na ACP, 
destacando a diferença entre a formação que se oferece e aquela que o sujeito demanda no 
tempo de uma formação já, então, em curso. 

 
Esperamos que estes textos, assim como os debates da mesa redonda que os 

precederam, possam despertar o desejo de um maior aprofundamento nesta questão que aqui 
apenas se delineia.  

 
Março/2021. 

 
BIBLIOGRAFIA: 
 
- Freud, S. El Porvenir de Una Ilusion (1927), in Obras Completas, tomo III, Terceira 
Edição, Biblioteca Nueva, Madrid.  
 
- Idem, Analisis Terminable e Interminable (1937), in Obras Completas, tomo III, 
Terceira Edição, Biblioteca Nueva, Madrid. 
 
-Lacan, J. Proposição de 9 de outubro de 1967 sobre o psicanalista da Escola, in Outros 
Escritos, Zahar Editores, rio de Janeiro, 2003. 
 
- Idem, Les non-dupes errent – Seminário 22 (1974), inédito. 
 
 

 
3 Lacan, J. Proposição de 9 de outubro de 1967 sobre o psicanalista da Escola, in Outros escritos, p. 248. 
4 Idem, Les non-dupes errent - Seminário 22 (1974), inédito. 



 7 

 

A Escola e as diferenças entre formação psicanalítica e universitária 

 Lucia B. Bertazzoli 

 

É muito bom ver vocês aqui hoje e atestar que a Causa Psicanalítica está a todo 
vapor: passados quase 120 anos da primeira proposta de formação do analista, feita por 
Freud, estamos ainda refletindo sobre isso, e nos encontramos aqui hoje, neste encontro 
virtual, no meio de uma pandemia severa, para falarmos do que se trata quando 
mencionamos a formação do analista. 

Vamos refletir sobre a especificidade dessa formação tendo em mente 
questionarmos qual é o nosso papel na causa analítica, qual o nosso posicionamento 
frente à psicanálise: que lugar queremos ocupar nela? 

O ser do psicanalista 

O ser do analista habita a pessoa do analista, mas não se confunde com ela, 
então, de onde ele vem, como se constitui, como se forma, ou, como se trans-forma? 
Transformar, do latim, prefixo “trans”: para além..., através de... 

A Universidade 

Em psicanálise usamos o termo “formação” em um sentido outro que o 
comumente entendido na formação universitária. No mundo acadêmico como o 
entendemos hoje, a escolha profissional, mobilizada por elementos identificatórios da 
ordem do sintoma, conduz a uma formação acadêmica cujo percurso pré-determinado 
por mestres, autoriza, ao seu final, a prática de um aprendizado. “Estou formado”, “Em 
que você se formou?” E perguntamos: “fazer engenharia garante que haja ali um 
engenheiro?” 

Da mesma forma, na Escola de Freud, a que hoje conhecemos como IPA – 
Associação Internacional de Psicanálise, o que forma um analista e o autoriza a praticar 
a psicanálise como profissão é um percurso de estudos, de análise didática e de 
supervisão que, atestado por um psicanalista designado (odidata), referenda a escolha do 
candidato. Segue nos moldes do ensino universitário onde o aluno escolhe previamente 
que profissão quer exercer e se capacita para ela. E perguntamos: “seguir as regras da 
padronização mundial da IPA garante que haja aí um analista?”  

Não se trata disso a formação psicanalítica lacaniana, aquela que ocorre dentro 
dos muros de uma instituição, como é o caso da ACP; falamos em formação do 
psicanalista a partir da transmissão. Transmissão da psicanálise. Transmissão, palavra 
que vem do latim, transportar, transferir, transpor, trans: para além..., através de...  

E perguntamos: “transmissão de conhecimento ou de saber?” 

Faço aqui um parêntese para resgatar, com Forbes (1992), as ideias em torno do 
tema Escola, considerando-a como um pensamento: Escola nos remete às Escolas da 
Grécia Antiga, com um mestre como referência, a Escola de Pitágoras, de Sócrates; à 
Universidade nos referimos por seus lugares, Universidade de Bolonha, de Paris. Na 



 8 

universidade há a licença para entrar, aprender, ensinar e encerrar o estudo como numa 
caixa estanque. Na Escola não existe uma licença possível, para um psicanalista não 
existe um diploma possível, a formação do analista é permanente. Na universidade 
busca-se uma técnica, um saber fazer. A Escola não ensina como fazer, porém se 
preocupa com o “savoir-y-faire”, que é o “saber viver” com o real que nos impacta. A 
universidade busca a união, o uno, o todo, forcluindo o Real. A Escola, acolhendo o 
Real, dá lugar à diversidade, à diversão, permite a di-versão, privilegiando a relação 
com o saber. Na Escola a transmissão é feita com a transferência, ela não esconde o 
sujeito e, sim, o nomeia. A universidade o uniformiza. A universidade é uma realização 
do “mal estar na civilização”, a Escola é um refúgio a ele.  

E perguntamos: por que estar em uma Escola? 

A Escola de Freud 

Desde muito cedo, Freud preocupou-se em proteger a psicanálise da civilização, 
em constituí-la como uma Escola de pensamento independente de outras disciplinas. Já 
em 1902 cria a Sociedade Psicológica das Quartas-Feiras, constituída preferencialmente 
por membros não médicos, esperando com isso que ela permanecesse em seu próprio 
campo, que não se tornasse propriedade de qualquer outro saber, especialmente da 
medicina e da psiquiatria. Ele criava a Escola Psicanalítica e preocupava-se desde então 
com a questão da formação dos analistas, determinando que a análise pessoal era 
recomendável para quem quisesse ouvir pacientes. Esse grupo deu início ao que seria, 
anos mais tarde, a IPA.  

Lacan pertenceu à ela e dela tornou-se dissidente na década de 50, criticando 
seus fundamentos e apontando para o que seria um esquecimento, um desvio dos 
ensinamentos freudianos. Propõe recolocar a psicanálise no caminho freudiano a partir 
de uma volta aos ensinamentos primordiais de Freud, propõe o retorno à Freud. 

A Escola de Lacan 

Lacan entendia que o analista deveria estar entre seus pares e que para eles desse 
provas de sua competência e de seu envolvimento com a causa analítica. Ao romper 
com a IPA, propõe a Escola como o lugar privilegiado de reconhecimento e com a 
dupla função de assegurar a manutenção da Psicanálise e formar analistas.  

Lacan fundou a Escola Freudiana de Paris em 1964, e três anos depois, em 9 de 
outubro de 1967, apresentou sua Proposição sobre o psicanalista da Escola (LACAN, 
2003), de onde separo aqui algumas reflexões sobre seus principais pontos ressaltando 
que, decorridos mais de 50 anos, muito já foi questionado e dito sobre isso e, no 
entanto, nada de novo surgiu; suas proposições prevalecem nas inúmeras Escolas 
disseminadas mundo afora, com algumas modificações singulares a cada uma delas, 
ainda que continuem a ser questionadas.  

- Haveria um primeiro psicanalista que faz Escola e abre a série dos que o 
seguem, analistas que devem dar provas de que são de sua Escola e são por ela 
reconhecidos. São os analistas da Escola. 

- A Escola autoriza um psicanalista por sua formação e responde por ela, é lugar 
de transmissão, lugar de transferência de trabalho (analítico), que se opõe ao amor de 



 9 

transferência: atesta a passagem do trabalho alienado ao Outro do início da análise ao 
trabalho que o desejo de saber produz, ao fim da análise, o desejo do analista. Lacan 
(2003) diz: “A transmissão da psicanálise ocorre na transferência e seu ensino só é 
transmissível pelas vias de uma transferência de trabalho.” Em uma Escola, há a 
transferência de trabalho entre seus membros a partir do estudo, da supervisão e da 
discussão de casos pela interrogação possível que estes espaços engendram no analista 
em formação. Tendo ao lado a análise pessoal, longe de ser um estudo baseado nas 
identificações imaginárias das formações de grupo visando o entendimento, a Escola 
propõe uma constante interrogação da posição subjetiva frente à psicanálise e seus 
propósitos. É o desejo de analista posto à prova permanentemente e em tempo integral. 

- “O analista só se autoriza de si mesmo - isso não exclui que um psicanalista 
depende de sua formação”: este princípio rompe com o modelo tradicional da IPA, em 
três pontos: uma análise didática não produz necessariamente um analista; uma análise 
não é didática por ter sido operada por um didata; um analista não se autoriza pelo seu 
psicanalista. (LEITE, 1992). 

Um analista autorizar-se de si mesmo exclui o analista didata, o que não 
significa que uma análise não seja didática. Ela o é porque ao seu fim há a “passagem 
do psicanalisante ao psicanalista”. O sujeito ao fim da análise é outro. Para Lacan, 
psicanalista é o que se produz numa Psicanálise mediante uma passagem. É a 
transmissão psicanalítica onde ela deve acontecer... no divã, e que trans-forma o sujeito, 
joga-o para-além, para a sua relação com um saber que o ultrapassa, ou seja, algo que 
existe sem que ele o saiba, um saber que só aparece no engano do sujeito. Saber, não 
conhecimento. 

Leite (1992) conclui: “se o psicanalista é o que uma Psicanálise produz 
mediante uma passagem, não se pode verificar um psicanalista, mas somente 
psicanálises.” Lacan propõe o passe como o dispositivo que atesta duplamente o 
momento que o psicanalisante em sua análise vira psicanalista e, também, o 
procedimento institucional que verifica essa passagem.  

Mais tarde, após o congresso de 1978 da Escola Freudiana de Paris cujo tema 
era “A transmissão”, Lacan conclui que a psicanálise é intransmissível e que cada 
analista é forçado a reinventá-la pelo passe.  

 

Referências Bibliográficas: 

FORBES, J. A Escola de Lacan: A Formação do Psicanalista e a Transmissão da 
Psicanálise. Campinas: Papirus, 1992. 

LACAN, J. Proposição de 9 de outubro de 1967 sobre o psicanalista da escola. In 
Outros Escritos. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 2003. 

LEITE, M. P. S. As propostas da proposição. In Jorge Forbes (org), A Escola de Lacan: 
A Formação do Psicanalista e a Transmissão da Psicanálise. Campinas: Papirus, 1992. 

 
 
 



 10 

 

Os três eixos da formação do analista 
 

Regina Steffen 
 

 
Lacan surge na cena da psicanálise através das duras críticas que faz à clínica 

psicanalítica praticada em meados do século passado. Essa clínica desvirtuada decorria 
de um entendimento teórico deturpado da descoberta freudiana, questão que implica de 
perto a formação do analista. 
 

A acusação que ele faz aos pós-freudianos é de terem gradualmente anulado a 
virulência do inconsciente, domesticando o desejo na forma de uma vontade 
perfeitamente realizável.  
 

O caráter disruptível do desejo inconsciente se esvai pela ação de um ego forte 
capaz de dominá-lo. Uma vez atingido o desenvolvimento pleno da fase genital, o amor 
oblativo garantiria a fusão dos amantes. Não encontrar esse paraíso perdido seria sina 
do neurótico, cujo impedimento se deveria ao caráter doentio do recalque. Mas, esse 
mal-estar poderia ser revertido pela análise conduzida por um analista formado na 
burocracia da análise didática, capaz de transformar o analista num modelo ideal a ser 
oferecido para a identificação do paciente.  
 

A psicanálise, cuja descoberta reside na subversão do sujeito da consciência, 
havia se transformado numa “psicologia do ego”, cujo objetivo era fortalecer as defesas 
do ego para que o lixo jogado no inconsciente não desse mais as caras. Tratava-se de 
fechar bem a lixeira, dominar o id e fortalecer o ego. 
 

É diante de um tal cenário que Lacan vai propor seu famoso “retorno a Freud”, 
retorno aos textos de Freud - que naquela ocasião já nem eram mais lidos - a fim de 
recuperar a essência da descoberta freudiana. Essa volta aos textos originais dará início 
ao ensino lacaniano que se estendeu por mais de 30 anos, sem nunca ter abandonado 
esse objetivo. Não se tratava de considerar o texto de Freud como um texto sagrado a 
ser repetido com subserviência religiosa, mas de fazer uma volta completa até a 
recuperação da origem subversiva da psicanálise e isso contando com todos os recursos 
aos quais Lacan tinha acesso em seu tempo, que já não era mais tempo de Freud. Outros 
saberes estavam em cena agora. Freud havia inaugurado um saber específico sobre a 
subjetividade. Tratava-se, então, para Lacan, de recolocá-lo em seu lugar único, sem 
confundi-lo com a psicologia, a medicina, a filosofia, as ciências sociais... 
 

No coração dessa odisseia está a questão da transmissão da psicanálise. 
Transmitir a psicanálise implica tanto o ensino teórico quanto a formação do analista. 
Como se ensina psicanálise? Como se forma um novo analista? 
 

Em todas as formações acadêmicas, se o aluno cumprir o programa de estudos, 
ao final de um prazo definido de antemão, ele estará formado. Ao final do curso o aluno 
terá acumulado suficiente conhecimento em determinada área do saber e terá aprendido 
a desempenhar uma técnica específica que outros mais experientes lhe ensinaram. Seu 
diploma o autorizará a praticar sua profissão. 
 



 11 

Nada disso é válido para a formação do analista. Muito embora a psicanálise 
possa ser transmitida como um conhecimento acadêmico, isso não forma um analista, 
cuja autorização nunca é dada por um diploma ou um certificado. Não se certifica um 
analista por ele ter cumprido algum programa de estudo, ter feito certo tempo de análise 
e outro tanto de supervisão. A formação do analista não se resolve pelo cumprimento de 
um programa acadêmico.  
 

Em seu retorno a Freud, Lacan traçará as linhas mestras dessa formação: análise 
pessoal, estudo teórico e supervisão da prática clínica. 
 

Quanto à análise, Lacan vai postular que ela não se divide em didática e pessoal. 
Ela é sempre análise pessoal que, levada a cabo, se verifica didática, o que não 
significa que ela sempre produza um analista voltado à prática clínica, mas ao final de 
qualquer análise pessoal, está-se em presença de uma estrutura de desejo transformada, 
o que Lacan chamou de “Desejo de Analista”. Não se trata de desejo de ser analista, de 
trabalhar com isso. A denominação “desejo de analista” indica que o desejo teve sua 
estrutura neurótica alterada para uma outra, só alcançada pela via da análise. É esse tipo 
de estrutura desejante que possibilita a escuta capaz de conduzir a análise de outro 
sujeito (o analisante) de modo a levá-lo a essa transformação desejante. Tornar-se 
analista é ato do analisante passando a analista. Ninguém, senão ele próprio, responde 
por esse ato inconsciente, do qual tampouco sua consciência é senhora. Daí a afirmação 
lacaniana: “o analista só se autoriza por si mesmo... e por alguns outros.” Isso implica 
que essa autorização não lhe vem de um diploma ou certificado. Ninguém tem 
legitimidade para decidir quem é ou não analista. No entanto, isso não caracteriza uma 
terra de ninguém. O que autoriza o trabalho do analista é primeiramente sua própria 
análise, cuja eficiência se prova em sua clínica. É seu trabalho que atesta e autoriza o 
analista. Autorizar-se por si mesmo é autorizar-se por seu trabalho, por sua clínica, por 
aquilo que está dado em seus analisantes. Em segundo lugar, o analista se autoriza pelo 
reconhecimento de seus pares, daqueles poucos com os quais ele convive no âmbito das 
instituições de psicanálise. Ou seja, não basta que ele se declare analista ou que julgue 
seu trabalho analítico, se isso não for reconhecido pelos pares. Um Napoleão que não é 
reconhecido pelos outros, não passa de um Napoleão de hospício.  
 

Além da análise pessoal levada a esse grau de precisão, a formação do analista 
depende de uma sólida e consistente formação teórica, não como acúmulo de 
conhecimento, mas como reformulação de seu modo de pensar. O ensino de Lacan é 
formador do analista na mesma medida que a análise pessoal, uma vez que seu ensino é 
feito para reformular o modo de pensar, correspondendo, na dimensão da teoria, à 
transformação da estrutura desejante que a análise produz. Aqui, trata-se de abalar a 
cegueira intuitiva, convocando à volta por trás da estrutura, lá onde habita a lógica que 
sustenta a dimensão simbólica, onde a fala é som que se equivoca, duplo sentido, 
tropeço, enrugamento da palavra, criação de novo significante. Há que se testar sem fim 
a capacidade do analista de estar alerta para o novo, para o avesso do aparente. No que 
diz respeito à dimensão teórica, a formação é exercício contínuo, não acaba, não tem 
fim, uma vez que o estudo se faz no endereçamento ao outro, levado a cabo na 
transferência de trabalho. Ninguém é analista de uma vez por todas. Ser analista é ato a 
ser renovado a cada vez. O estudo constitui a transmissão continuada.  
 

A reforma do entendimento que Lacan visa em seu ensino tem a finalidade de 
habilitar a escuta do analista na lógica em operação no inconsciente para que seu mais 



 12 

além possa ser alcançado. Projeto ambicioso, que dá a verdadeira medida do manejo 
que está em jogo na clínica psicanalítica: uma clínica da fala que precisa ultrapassar os 
limites da lógica em ação na consciência. A lógica que comanda nossa fala consciente é 
a lógica formal aristotélica. Lógica de forte caráter intuitivo, apoiada na estrutura 
gramatical das frases, que convoca o sentido como eixo da comunicação. Seu exemplo 
clássico:  
Todos os homens são mortais.  
Sócrates é homem.  
Logo, Sócrates é mortal. 
 

Posicionado no registro consciente, o analista precisa ser capaz de escutar e 
intervir a partir da lógica em operação no inconsciente. Aqui não existe a gramática e a 
lógica que melhor lhe cabe é a lógica moderna, contra intuitiva, lógica matemática, feita 
de letras. Seu exemplo clássico: 
E = mc². 
 

A lógica da consciência serve à comunicação que se dá pelo intercâmbio do 
sentido. Ela sustenta as trocas intersubjetivas. Já a psicanálise é técnica intrassubjetiva.  
Na clínica analítica não se tem dois sujeitos interagindo. O analista ali, se bem 
posicionado, não conta como sujeito. O único sujeito em questão é o sujeito do 
inconsciente. Ele tampouco é a pessoa do analisante. O sujeito do inconsciente é o 
espaço que se abre entre o que se fala e o que se escuta, ele é corte, buraco onde a fala, 
ecoando, produz o novo. A lógica em operação no ato analítico inventa um sentido 
outro que permite escutar aquilo que no dito ficou esquecido por trás do que foi ouvido. 
 

Esse trabalho de (trans)formação que o ensino promove, convoca a subjetividade 
inconsciente do mesmo modo que a análise. Aprender psicanálise não é acumular 
conhecimento. Trata-se de construir um saber. A pessoa acumula conhecimento, o 
sujeito do inconsciente inventa o saber em ato. 
 

O fato de a formação analítica não se dar por via acadêmica, não significa que a 
formação acadêmica lhe seja inútil. Pelo contrário, quanto maior a formação acadêmica, 
mais ampla a perspectiva pela qual a subjetividade se expressa. Freud recomendava uma 
sólida formação literária, filosófica. Lacan, por sua vez nos lega a inegável evidência de 
que quanto maior o alcance do conhecimento, mais ferramentas o sujeito tem para a 
reconstrução teórica que de cada analista é esperada. A análise pessoal transforma a 
estrutura desejante de modo a instrumentalizar a escuta clínica que será guiada pela 
teoria a ser reinventada. Análise pessoal e estudo são partes integrantes do mesmo 
processo: a transmissão da psicanálise. Em ambos a subjetividade é convocada em 
primeiro plano. 
 

O terceiro eixo da formação do analista é a supervisão de sua clínica. 
Supervisão não é sinônimo de ensino prático. Seria mesmo impossível um ensino 
prático da análise. Quando o supervisionando relata o caso ao supervisor, aquele ponto 
em questão, aquela fala do analisante, já passou e nunca mais se dará do mesmo modo, 
no mesmo contexto. Não é possível ensinar como intervir, pois a intervenção é ato da 
subjetividade em cena naquele momento transferencial específico e irreproduzível. Para 
o analista em formação, a supervisão faz as vezes de uma análise de sua prática clínica, 
para a identificação dos possíveis pontos cegos, ou surdos, que constituem impasses 
com os quais o analista pode se deparar e diante dos quais sua escuta emperra e a 



 13 

análise não avança. O supervisor, como o analista, está situado para escutar o impasse 
daquela escuta e, se necessário, remeter o analista à sua própria análise para, ali, abordar 
aquele ponto que o está impossibilitando de escutar o analisante. Supervisão e análise 
pessoal, operam ambas na transferência, em ambiente privado e íntimo, em que o 
sujeito se dirige ao Outro como um sujeito-suposto-saber. 
 

Além desses três pilares, creio que a formação exige um quarto, que aqui na 
ACP, chamamos de Seminário Clínico. Trata-se do estudo de caso, momento 
fundamental da formação, no qual os analistas articulam a teoria com sua clínica. Assim 
como no estudo, mas de modo muito mais preciso, o analista, a partir dos impasses ou 
mesmo dos achados de sua clínica, reinventa a teoria, agora em nome próprio, 
articulando conceitos com o vivo de sua clínica, sem repetição vazia de um 
conhecimento teórico. Esta é a hora de produzir saber. No Seminário Clínico, é o caso 
que o convoca a pensar a teoria e apresentar aos pares sua elaboração. A psicanálise 
nasce da clínica e assim ela avança na formação de cada novo analista. Do mesmo 
modo que o estudo teórico, o Seminário Clínico é atividade a ser feita com os demais da 
instituição. Essas não são atividades privadas como a análise pessoal e a supervisão. A 
transferência, nesses casos, é com a própria teoria, constituindo-se em transferência de 
trabalho, a se sustentar pelo endereçamento aos outros. 
 

Análise pessoal, estudo teórico, supervisão e estudo de caso, são os pontos de 
apoio da transmissão da psicanálise. Formar-se analista é passar por uma transformação 
da estrutura neurótica desejante. Trata-se de atravessar o enquadre inconsciente do 
mundo subjetivo, transformando o paralisante desejar neurótico que expressa um gozo 
mortífero, num desejo que movimenta o gozo da vida. Nessa verdadeira odisseia da qual 
o desejar sai transformado, percorremos o longo e difícil caminho que nos leva de volta 
ao ponto de onde tínhamos partido. Retorno às obras seminais e retorno à nossa própria 
origem subjetiva, estudo e análise pessoal, verso e reverso de um longo percurso para o 
qual apenas nossa subjetividade nos serve de guia. 
 
 
 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 14 

Dois ditos lacanianos: seus usos e abusos 

Regina C C P Moran 

 

Em 10 de junho de 1964 Lacan dizia sobre a formação dos analistas estar na 
ordem do dia, apontando que os princípios escapavam. Mais de meio século depois e ela 
continua na ordem do dia ainda com questões de princípios. 

Dirigir-me a leigos no assunto, se é que aos participantes essa palavra se aplique 
em algum grau, aumenta minha dificuldade, pois exige trazer na fala o que se escreve 
em letras. Lacan nos fornece nessas letras e suas funções, seus matemas, pontos de 
ancoragem que evitam um deslizamento fugidio da transmissão de seu ensino. É da 
experiência que tive quando iniciei meus estudos de Lacan e, considerando a 
possibilidade de que aqui haja leigos, que eu, nesse caso, almejo despertar a curiosidade 
que os possa iniciar nessa aventura.  

Minha incumbência recaiu sobre um conceito e um aforismo que ensejam usos e 
abusos devido aos enunciados induzirem facilmente ao erro, aliás em assuntos tão 
repisados como o Fort-da de Freud. 

O conceito “desejo de analista” e a indução ao erro que mencionei é aqui evento 
esperado, trata-se de levar à equivalência o conceito com o desejo de ser analista. 

O aforismo é um convite ao erro, trata-se de: “o analista não se autoriza senão de 
si mesmo” e a indução errônea é tomar essa frase como a de uma auto autorização, para 
além de necessária, suficiente. 

Comecemos pelo desejo de analista. Querer ser analista, desejar ser analista 
pode ser a razão de alguns para estarem aqui hoje. Já foi falado sobre a Escola e sobre o 
tripé da formação, acrescentando o quarto elemento do estudo de casos. 

Os dois pontos que vamos abordar estão intrincados na análise pessoal. 

Então precisamos falar primeiro da análise. 

A análise ocupa-se de um saber no qual consiste o inconsciente, desse saber dito 
inconsciente. A análise do ego é outra coisa, o ego é outra coisa e não trataremos de 
esclarecer isso hoje, ainda que haja muito a dizer sobre o ego. Apesar da análise do ego 
ser mais divulgada, e estar na base de tantas psicoterapias e métodos de autoajuda, o 
aforismo e o conceito os quais me proponho a introduzir, devo adiantar, dizem respeito 
ao inconsciente. 

O inconsciente como substantivo, enquanto podendo instalar uma desarmonia 
numa insistente repetição que, de forma contingente, pode parasitar o funcionamento do 
sujeito no cotidiano. O sujeito que, ao mesmo tempo em que é o sujeito, funciona como 
dividido. Dividido em suas posições com relação à linguagem: o sujeito que fala, ainda 
que reivindique ser uno, está ligado a esse outro sujeito que é o do inconsciente e que 



 15 

depende de uma outra estrutura linguageira, nomeada alíngua. É a descoberta do 
inconsciente! O sujeito não é sujeito senão do assujeitamento ao campo do Outro. 

Alguns podem conviver com essa instância parasitária sem que isso resulte em 
um estado patológico. Para outros, a insistência desse saber manifesta-se por uma 
variedade de inconvenientes. Esse inconsciente não é um conhecimento, não está 
escondido para ser descoberto, o sujeito não o porta como a algo a descarregar. O 
inconsciente é um saber desarmônico, pois não é um saber do sujeito. Esse dele nada 
sabe e na preguiça nada quer saber. É para decifrar a instância da letra que fala pelo 
significante que a análise trabalha. 

Não exclusivamente pelas razões citadas, mas também por elas, a confiança que 
o analisando deposita comporta a questão de como ela acontece, ou não. Dependerá do 
analista ser autorizado pelo analisando como sujeito suposto saber, mais um conceito 
que apenas tangenciaremos e pode ser lido de forma enganosa. Algumas técnicas 
propõem “o sujeito suposto saber” como tendo autoridade, oferecendo soluções rápidas 
ao menor custo, via produtos formatados, para grande parte dos “problemas” de ordem 
psíquica. 

 Entretanto vale adiantar que quando há sujeito suposto saber há transferência, e 
se esse sujeito já chega encarnado pelo analisante em qualquer pessoa, crença ou 
religião, então possivelmente o início da análise será dificultado. Preconceitos sociais, 
elementos do debate científico, uma certa confusão que existe no conceito do que seja 
uma análise, a grande exposição aos podcasts de analistas das mais variadas escolas 
contribuem nesse sentido.  

Finalizando seu artigo, sobre o cognitivismo no antilivro negro da psicanálise, 
Leguil-Badal nos esclarece sobre a dialética criadora e a função do sintoma na 
psicanálise. Estar preso a uma fala primitiva que responde à alienação do sujeito pode 
interditar a abertura dialética, essa abertura em busca de um estado a inventar, 
dependente da entrega do analisando ao princípio da associação livre. Essa sempre 
muito paradoxal. O sintoma está longe de ser um problema lógico a ser resolvido, 
tratado, é dele que o analista parte para transformá-lo, tomando suas manifestações a 
serviço do saber que operará a transformação no sinthoma que consiste em sair da 
alienação que o submete a dificuldades e a tudo aquilo que possivelmente ele levanta 
contra si mesmo. Esse fazer repetidamente o que se repudia em detrimento do não fazer 
o que se propõe realizar. 

Não se trata de diagnóstico de estrutura neurótica histérica ou obsessiva, 
psicótica ou perversa, em cada caso o estado-alvo, ou a cura, não se inscrevem como 
normatizações, a saída da prisão do sintoma é tão singular como o é sua constituição. 

No laço entre o analista e o a analisando a confiança tem função indispensável. 
Esse autorizar-se falar tudo e entregar-se à associação livre, tomar o tempo, aguardar a 
construção dos tempos, renunciar à racionalidade de um discurso coerente... É na sua 
formação que o analista conquista um saber em torno do que essa confiança se 
desenvolve: 



 16 

• Em torno de um saber por onde conduz seu analisando a um encontro, no qual 
há um retorno, esse retorno depende da experiência que só poderá ser 
transmitida ao analista na sua análise pessoal. 

• Na sua análise pessoal é que a finalização dos retornos como analisando, que um 
chega, um basta poderá ou não inaugurar o desejo de analista. Sublinhando não 
se tratar necessariamente do desejo de ser analista, e tampouco de ser suficiente 
para tanto. A declaração de fim de análise pelo analisando, esse basta, não é 
garantia dessa passagem. 

E é Lacan que nos dirá: “quem não está enamorado de seu inconsciente erra”. E 
sendo assim nos possibilita errar, pela primeira vez na história isto é recusar amar nosso 
inconsciente, pois, enfim, é um saber do tipo maçada. E para saber esse saber o analista 
deve passar por diferentes discursos. Esses discursos, Lacan os articulou e são tratados 
em um seminário, eles permitem diferenciar agentes da fala numa rotatividade entre a 
histérica, o mestre, o universitário e o analista. O desejo de analista é a chave de entrada 
no discurso do analista. 

Para isso, sustentando-se nos pilares da sua formação numa escola que articulará 
essa função em que a escolha do analista, a escolha de o ser, não pode daí senão 
depender. E pela simples razão de que: se o analista não se autoriza que de si mesmo, 
ele não pode com isso que se autorizar de outros também. A ligação do saber que se 
inventa e do saber que se escreve na escola. 

Lacan, sobre o saber inconsciente, que justifica a construção do conceito de 
alíngua, essa que quebra o silêncio que instaura uma desarmonia, fala não de um 
conhecimento, mas de um saber que se define pela conexão de significantes. Esse saber 
desarmonioso e escondido na conexão de dois significantes que servem para representar 
o sujeito um para o outro. O saber é esse que não se sabe, esse que a análise busca. O 
desejo de analista figura na passagem ao discurso do analista. É um discurso no qual o 
analista ocupa o lugar de agente, como causa de desejo, e recolhe do trabalho do 
analisando um saber da estrutura que ali ocupa o lugar da verdade. Isso permite ao 
analista convocar o sujeito na produção de uma emergência sincrônica. Essa onde ele se 
livra é também onde se depara com situações embaraçosas. Como isso se dá? No 
funcionamento da estrutura de linguagem, enigmática, pois se articula dissociando as 
palavras de seu significado corrente. 

Pela própria experiência de sua análise, e só por ela, a singularidade do 
pensamento inconsciente é um não saber do analista quando trabalha no deslizamento 
da demanda e do desejo, nesse funcionamento sincrônico de duas estruturas de 
linguagem: a corrente e alíngua.O analisando fala na gramática da primeira e o analista 
escuta preparado e ocasionando a emergência da gramática da segunda. 

A análise em extensão espera no quesito de saber que seja um douto saber, para 
esse saber convergem o estudo pessoal e seu complemento na participação ativa na 
Escola, lugar de transferência de trabalho. Já a análise em intensão exige do analista, na 
sua prática, que esse saber entre em função na chamada douta ignorância. Essa 



 17 

ignorância é um saber fazer como propiciar o reencontro para o analisando nesse lugar 
que já esteve em sua análise pessoal. Saber o que se está fazendo para alcançar um saber 
que não se sabe e nada se quer saber dele. 

Assim é que na análise em intensão esse estado da douta ignorância permite essa 
vivência da subjetividade que inclui o sujeito e o psicanalista, na experiência da 
transferência. É esse fenômeno essencial no trabalho de análise, fenômeno ligado ao 
desejo, desejo de analista, que lhe permite ser o agente de um corte interrompendo a 
relação de significante a significante, na produção do começo de um saber que é 
suposto. 

Para concluir, o desejo de ser analista não autoriza senão engajar-se na formação 
via o tripé análise pessoal, estudos e supervisão, que pode resultar na mudança de sua 
estrutura desejante. Trata-se então da travessia do fantasma do fim da análise a 
inaugurar o desejo de analista.  Essa travessia então está na gênese da primeira parte do 
aforismo: o analista não se autoriza que de si mesmo. Mas, vem a segunda parte: ele não 
pode com isso que se autorizar de outros também. Para sinalizar essa segunda parte 
entra o dispositivo do passe.  

 

Referências Bibliográficas: 

LACAN, J. (1966). Escritos. Rio de Janeiro: Zahar, 1998. 

______. Seminário 21, Les non-dupes errent. Inédito (1973-1974) 

______. (2005). Meu Ensino. Rio de Janeiro: Zahar, 2006. 

______. (2001).  Outros Escritos. Rio de Janeiro: Zahar, 2003. 

______. Os Quatro Conceitos Fundamentais da Psicanálise (1964). Livro 11. 2 ed. Rio 
de Janeiro: Zahar, 1998. 

______. Seminário 17, O Avesso da Psicanálise (1969-1970). Rio de Janeiro: Zahar, 
1992. 

LEGUIL-BADAL, C. Sur le cognitivisme. In: L’Anti livre noir de la psycanalyse, sous 
la diretion de Miller, J.A. Éditions du Seuil, 2006. 

 

 
 

 

 

 

 

 

 



 18 

Passe- Sobre o pertencimento 

                                                                        Patrícia Ribeiro Possato 

 

O Passe foi proposto por Lacan como um dispositivo para as Escolas 
assegurarem-se da formação dos analistas (1). Testemunho de passagem de analisante a 
analista, do percurso próprio e específico de cada um. Dá prova do Ato psicanalítico. A 
psicanálise pura é a que tem como “produção” UM analista. Discurso do analista 
operando. Se para Lacan os “Analistas Didatas” só podem ser reconhecidos a posteriori; 
se formam-se analistas em seus divãs, então ele mesmo é um analista. Importante para 
se ter notícias em atos dos associados clínicos das Escolas.  

Em analogia, numa “cadeia significante”: passes, escritos, produções, 
seminários, representam a Escola para um outro “significante” indicando a Escola. 
Interessante visto que só pede o passe quem se interroga sobre a formação, quem se 
enlaça numa Escola. De uma pertença; de um pertencimento que se trata, entre 
“outros”. 

Pelo seu aspecto disruptivo, per si, o Passe coloca os passadores e a Escola a se 
interrogarem, a se surpreenderem, a se emocionarem, a se sensibilizarem pelo 
sofrimento humano e pelos desdobramentos da Análise. Que através da condição 
transformadora da Psicanálise nunca percamos o entusiasmo, a surpresa, sempre 
diferença (marco da subjetividade). Nesse sentido, é pela Transferência de trabalho que 
surge o mote, a mola de desejo de, desejo que move, sem nome, em movimento, puro 
objeto a.  

Pedido de mudança de Grau que aqui representa um degrau, um lugar que o/a 
analista ocupa naquele momento e deseja responder por ele dentro de uma Escola. Fora 
disso seria busca de reconhecimento imaginário. O analista que quer testemunhar sua 
passagem viveu um esvaziamento em muitas e muitas camadas trabalhadas. De um 
sujeito prevenido que se trata (2)  

Do lado da Escola, escutar os testemunhos é um privilégio: riqueza de 
significantes rearranjados, afetos realocados, ser transformado (des-ser). Oportunidade.  

Que a centelha poética (3) que opera esteja sempre presente, como um presente. 

Poesia de mim 

Quando o corpo amolece 

A alma esmorece 

Não sei 

Escrevo 

Ando ao redor de mim 

Ando abrindo um caminho 

Sinto uma sensação estranha  

Me vejo 

 



 19 

Quase quero me pegar 

Estender o braço 

Alcançar com a mão 

Num ser dividido pus flores 

E reguei com lágrimas  

E me colhi 

 

Choro 

Choro e penso 

Penso e sinto 

Sinto meu corpo 

Sinto meu dia 

Escolho um lugar 

Me sento  

 

Olho e escrevo  

Escuto o vento 

 

Referências Bibliográficas: 

• Lacan, J. Acte de Fondation, Ornicar? e Ato de Fundação - Outros Escritos, 
Jorge Zahar Editor 

• Lacan, J. Seminário XV - Ato Psicanalítico, Inédito 

• Lacan, J. A Instância da Letra no Inconsciente.  Escritos, Jorge Zahar Editor 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 20 

Fim da análise 

Walkiria Helena Grant 

 

Existem várias maneiras de abordar o fim de uma análise. Podemos falar do fim 
de uma análise, por exemplo, do ponto de vista do término, de um fim de encontros 
entre analista e analisando que se propunham analisar um relato de sonhos, de vivências 
das falas de um passado remoto que ainda retumbam no presente... Mas, o que 
buscaremos aqui é focar a questão do fim de uma análise do ponto de vista de um 
término, marcando uma interrupção de encontros entre o analista e o analisante. 

Freud, no fim de sua vida, escreve “Análise Terminável e Interminável” em 
1937, e, com este título, indica-nos um fim que poderia ser um não fim... análise 
interminável... Poderia haver um retorno destes encontros entre analista e analisando... 

Retomemos a questão de fim de análise. Existem mais de uma maneira de 
abordar o fim de uma análise: podemos falar de fim de análise de um ponto de vista de 
um texto analítico, acabo de escrever a apresentação do texto que lerei amanhã sobre o 
fim de uma análise, pode ser um depoimento sobre o meu fim de análise, pode ser um 
questionamento sobre se existe, ou não, um fim de análise... 

Numa perspectiva prática, o fim de uma análise ocorre quando analista e 
analisante não mais se encontram.  

Haveria parâmetros que pudessem balizar o fim de uma análise?  

O “Passe” foi um dispositivo articulado pela Escola Lacaniana, quando o 
passante faz um depoimento sobre sua história de vida jogando luz sobre significantes 
que marcaram sua história, eu diria significantes-nós, significantes cristalizados que 
mantinham o sujeito e seu sintoma-sofrimento como uma dor petrificada!  

 Passar pelo passe é fazer um depoimento diante de pares capazes de escutar as 
mudanças vividas em uma vida, marcada a ferro e a fogo, em carne viva! 

Ter tido a oportunidade de entrar em contato com a “obra freudiana”, e, mais 
tarde, com a “lacaniana”, não foi sem consequências na minha vida, na minha formação 
como sujeito desejante! Ler, pescar algo do passado, rever, reescrever... Mais do que 
isto, viver o processo de análise, motor fundamental de movimentos e mudanças! 

Desejo pescado num mar revolto de dores e sofrimentos que buscavam uma 
direção. Minha análise começava... 

Meu nome foi escolhido para ser “Walkiria Helena” porque não nasci como o 
falo desejado, o menino, o Wagner Roberto – tão esperado pelo meu pai. Carreguei o 
“W” como a marca do que eu não era... O que eu podia era manter o cabelo curto, corte 
“Joãozinho” que por um tempo eu deixei existir... isto deixava meu pai feliz!  

E eu? Menino eu não podia ser, mas podia ser a primeira aluna da classe... 
Estudava muito, amava ler, visitar novos mundos, via leituras! 

 Recebia medalhas no final do ano que nunca foram valorizadas por ele! Eu não 
conseguia encarnar o “falo-menino tão desejado”. Minha mãe ocupava o lugar de 
plateia! 



 21 

Esta família nuclear - pai, mãe, duas irmãs e eu - vivia em torno do estudo e da 
costura... o pai, trabalhando muitas horas fora de casa... E para mim, sempre que um 
retalho de pano caía no chão, era a dica para inventar uma roupinha para minhas 
bonecas! 

Cresci ouvindo a musicalidade da língua árabe, língua usada entre minha mãe e 
a família nuclear dela: a dança era partilhada, mas não o significado das palavras! Eu e 
minhas irmãs ficávamos assistindo, de fora, àquela conversa entre a minha mãe e sua 
família... 

 Língua cifrada, lugar de não pertença...  Vivência de ser de fora, de fora do 
grupo familiar! 

E a língua, como código, volta a ocupar um lugar de destaque na minha vida:  
não aqueles significantes dos quais eu nada entendia, aqueles significantes que me 
colocavam na posição de exilada, mas agora no lugar de laço amoroso... a musicalidade 
da língua inglesa se fez laço... atou nós... o árabe, o inglês, o português!  

Esta vivência de “estar fora” foi marcante na minha vida, e uma corrida para 
alcançar o “bonde da pertença”, aquele que permitiria um laço familiar era sempre 
desejado! Mais tarde, entrei muitas vezes em círculos que partilhavam uma língua na 
qual eu não era fluente, mas a dor “de não pertencer” foi-se embora! Pescava um 
significante aqui, outro ali, o suficiente para estar junto, para participar de uma reunião 
entre pares... 

Num salto no tempo, retomo o final de minha análise: tive um sonho... estava 
numa floresta, muitas árvores, flores, cantos de passarinhos..., mas eu via esta floresta 
“de fora”, eu assistia àquele mundo maravilhoso.    

Agora, relato meu último sonho, que marcou o final de minha análise! 

Neste sonho eu carregava uma moldura à frente do meu rosto... Eu enxergava o 
mundo através da abertura delimitada por aquela moldura, que eu carregava na mão. E, 
o que eu via era um mundo lindíssimo... Flores cobrindo um campo enorme, árvores, 
coelhos, borboletas... E eu, segurando aquela moldura e querendo explorar aquela 
beleza... De repente, descobri que eu podia jogar aquela moldura fora... Ainda hoje 
tenho a lembrança do gozo explosivo que vivi naquele momento! Pura liberdade! 

Mais do que isto! Hoje posso dizer que eu não nasci como o falo desejado para o 
meu pai, carreguei a marca do “W” que se fez Walkiria, e pude ser reconhecida e 
valorizada pelo meu percurso de vida. 

 

O PASSE: MARCO DE MUDANÇA 

“O Passe” como um procedimento de marco de mudança de grau, diante dos 
pares de nossa Instituição Psicanalítica – ACP -, Escola Lacaniana, merece ser 
cuidadosamente estudado, com vistas à elaboração de um caminho que ateste, para 
nossa Escola, o reconhecimento desta solicitação! Ou seja, que possamos estabelecer 
diretrizes que sejam suficientemente balizadas para que os passadores reconheçam, 
naquela solicitação particular, se aquele pedido carrega um “saber fazer” demonstrado 
nas instâncias da Escola. 



 22 

Se uma análise chega ao fim, produz um sujeito transformado, um ANALISTA. 
Isto não quer dizer que este sujeito opte por ser um analista enquanto profissão.  Esta 
transformação ocorrida no processo de análise acarreta um desejo novo, um desejo de 
analista.  

Num dispositivo oferecido pela Escola, o passante testemunha um romance de 
mudança... 

Viver o testemunho do passe, diante dos passadores, é atestar a possibilidade de 
transformação, de reescritura possível de um destino que vinha sendo talhado a ferro e a 
fogo, em brasa quente... 

Com Vandré, destaco a importância do fim de uma análise, do fim necessário 
que ressignifica, que junta fios e que redesenha uma história de vida... 

“Vem, vamos embora, que esperar não é saber 

Quem sabe faz a hora 

Não espera acontecer...” 

 

 

 

 

  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 23 

Sobre meus passos 
 

Simone Teller Camargo 

 
Ao pensar sobre a questão da formação do psicanalista para a atividade 

inaugural de 2021 da Associação Campinense de Psicanálise, voltei-me para a minha 
história, a minha formação e o percurso que venho seguindo nesta Escola. 

Meu primeiro contato com a psicanálise foi na universidade, aliás, foi com a 
psicanálise lacaniana e logo, também, com a ACP, já que um membro desta havia 
desenvolvido um trabalho por lá e ainda ouvíamos falar sobre ele. Minha graduação foi 
em Psicologia e, um ano após seu término, cheguei por aqui. 

Comecei a frequentar a ACP em 2006 participando de leituras e seminários, e ao 
final de 2008 decidi fazer o pedido para me tornar Membro Optante.  

Neste mesmo ano, em um texto publicado em “aCarta”, cujo tema era a 
formação do analista, nossa colega, hoje não mais associada à ACP, Renata Falivene, 
levantava questões importantes sobre a formação do psicanalista e trazia notícias das 
formações dos analistas em andamento na Escola e uma dessas notícias foi o meu 
pedido de formação e suas especificidades. O texto a que me refiro se chama “Giro de 
perspectiva: Da formação do analista às formações de analistas”, e ao fazer esse resgate 
histórico em busca do meu percurso e sobre como acontece a formação na ACP, 
encontrei o texto da Renata, ela nos diz: 

 

[...] não digo que a instituição se responsabiliza pela formação 
que oferece, o que seria equivocado, como se isso se pudesse 
oferecer, mas que tem sua responsabilidade na medida em que 
participa dessa formação, seja propondo leituras, seminários, 
carteis, discussões clinicas, seja ratificando enfim a participação 
de seus membros nos dois graus de analistas. (Falivene, aCarta, 
2008, p.18). 

 

Tendo a questão de como se forma um analista e pensando como a ACP pensa 
esta formação, meu primeiro questionamento é sobre o próprio termo: formação. 

A formação é um termo que pode nos induzir a confusões, já que dele podemos 
entender que há uma forma, um caminho a ser perseguido para se chegar à formação, 
um currículo, e, ao final deste, estaríamos prontos a analisar, a abrir um consultório, e 
não se trata disso.  

A formação começa com a responsabilidade de escolher a Escola que quero 
frequentar, e à qual quero me associar, o seminário ou a leitura de que vou participar, 
quando escolherei ler tal livro, ao escolher um supervisor, ou deixar de escolher. A 
formação se faz a cada passo. 

Em 2008 então me responsabilizei pela minha formação, estando em análise e 
supervisão e participando de seminários e leituras. Após um período recebi o meu 
primeiro paciente, e estou em formação desde então.  



 24 

Quando Lacan (1967, p.248), em sua Proposição de 67, nos diz que “o 
psicanalista só se autoriza de si mesmo” e mais tarde reformula novamente o princípio 
da formação do analista e acrescenta “e por alguns outros” (LACAN, 1970), ele nos diz 
que o analista se autoriza por si mesmo em sua análise pessoal, é no divã que isso 
acontece, e Freud nos diz que análise pessoal é o modelo de toda formação. Por alguns 
outros, ele se refere ao ensino teórico e à supervisão, às trocas, aos laços, aos laços que 
eu fiz nessa Escola.  

Do que se trata esta formação do psicanalista então senão de treinar algo, de 
absorver os conceitos, de adquirir conhecimento? O que é esta formação? 

A formação é uma (trans)formação, prefixo que significa além de, para além de, 
é para além da formação, a formação do psicanalista é para além da formação, um 
atravessamento. É uma tradução dos conceitos para nossa própria linguagem, nossa 
própria língua, lalíngua, que ao ser transmitida, ela faz laço, a (trans)formação se dá 
pelo contato. 

 Se não podemos transmitir a psicanálise como qualquer outro saber, se ela 
questiona a própria função de saber para o sujeito, se o psicanalista não transmite um 
saber e sim uma relação do sujeito com o saber que escapa, se a formação do 
psicanalista é um trajeto ético e não normativo, que não vai passar obrigatoriamente por 
algum curso especifico, por certificados, mas é uma experiência de cada um fazendo 
com a sua falta, com a sua castração e com a formação do seu desejo de psicanalista, 
então como alguém se forma analista? Sabemos que não é pela via do diploma, da 
identificação com um mestre, muito menos por uma decisão de auto engendramento.  

Voltando ao meu percurso, estava há algum tempo como Membro Optante em 
formação, em (trans)formação, e, reconhecida primeiro por outros pares da Escola, me 
autorizei, em minha análise, a dar outro passo, pedi então a mudança de grau para o de 
Analista Praticante, grau em que hoje me encontro. 

Em minha formação incluo mais um pé, no tão conhecido tripé da psicanálise: a 
análise pessoal, o estudo teórico e a supervisão da prática clínica, meu quarto pé: a 
transmissão da psicanálise. 

Quando me autorizei a tomar a palavra, reconhecida por alguns outros a produzir 
uma articulação entre minha análise pessoal e os conceitos, entre o ensino teórico que 
me propunha a responsabilizar, minha formação se transformou. A (trans)missão é mais 
além do ensino, mais além da aula, ela é a articulação do saber da psicanálise com o não 
saber da experiência analítica, o saber é transmissível graças ao fato de que permanece 
parcialmente escondido, permanece parcialmente velado. 

No momento em que o psicanalista transmite a psicanálise, ele faz uma travessia 
da teoria, não a travessia do fantasma que acontece em sua análise pessoal, de onde vem 
sua posição de analista, mas desse real que escapa o tempo todo e cuja teoria é uma 
tentativa de simbolização. Se a travessia do fantasma tem um fim, se a análise tem um 
fim, a travessia da teoria é um trabalho interminável, ela tem uma consistência que nos 
impede de a atravessarmos definitivamente. Não terá sido este o trabalho de Lacan, 
atravessar a teoria freudiana? 

Cada um que pede uma formação vai precisar lidar com a responsabilidade que 
se cria para si mesmo. Essa prática fundamentada no desejo é uma decisão a qual não é 
possível habitar sem dela dar provas, o analista tem o dever ético de dar provas. É 
preciso concretizar trabalhos, ocupar entre pares o lugar de pertença, ter o 



 25 

reconhecimento entre pares, o reconhecimento deste desejo. É um projeto de vida 
dedicado à psicanálise. 

A formação é uma experiência singular na qual cada um cria, a sua maneira, na 
sua língua, a psicanálise. A transmissão do saber cria as condições para que o saber seja, 
ao mesmo tempo, recebido e produzido. Resta a parte intransmissível, que não pode ser 
transmitida por não se encontrar lá onde se acredita estar.  

Neste ano passado de 2020 tivemos um ano atípico, saímos da charmosa casa na 
14 de dezembro e cada um falou da sua. E como pensar a formação neste momento? 

A ACP está na internet, e nela está, diariamente, em nossas redes sociais, nos 
sites, nos vídeos no youtube, podcasts, lives, a crescente oferta de cursos que se dizem 
“formadores de psicanalistas”, vou chamá-los de cursos prêt-à-porter, prontos para 
vestir. Cursos rápidos, que garantem ao “consumidor do produto” satisfação ou seu 
dinheiro de volta, ou a troca por qualquer outro que lhe interesse, que lhe sirva melhor.  

Chama-me atenção a oferta, pois eles estão sendo ofertados, e entendo que 
a formação do psicanalista acontece de maneira reversa, é o pedido de formação que 
(trans)forma, e não a oferta da formação, o pedido de formação que acontece em um 
tempo já sendo percorrido. Esses cursos seduzem por um currículo a ser cumprido e 
pronto, nenhum trabalho e saiu um psicanalista certificado, com uma promessa do pote 
de ouro ao final do arco-íris.  

Se a (trans)formação do analista depende de ele dar provas de seu desejo e de se 
responsabilizar por ela, como pode ser possível uma formação em que alguém se 
responsabilizou por ditar um percurso? Quem pode se responsabilizar por isso? Como é 
possível certificar? Parece-me uma formação dentro de uma “forma”, uma tentativa de 
não lidar com o real, com a castração, de nada precisar fazer com sua falta, nem saber 
dela, uma formação para não lidar com a psicanálise.  

 Quanto ao meu percurso? Sigo dando meus passos... 

 

FALIVENE, R.H. Giro de perspectiva: da formação do analista às formações de 
analistas. Informativo da Associação Campinense de Psicanálise, aCarta, n.6, p. 17-19, 
dez/2008. 

FREUD, S. (1910a). As perspectivas futuras da terapêutica psicanalítica. Rio de 
Janeiro: Imago, 1969.  
LACAN, J. (2001). Proposição de 9 de outubro de 1967 sobre o psicanalista da Escola. 
In: Outros Escritos. Rio de Janeiro: Zahar, 2003, p. 248.  

_______. O 
 
 Seminário, livro 17, O avesso da psicanálise (1969-1970). Rio de Janeiro: Zahar, 1992. 

_______. (1973-74). O Seminário, livro 21. Les non-dupes errent. Inédito.  
 
 
 
 
 



 26 

ASSOCIAÇÃO CAMPINENSE DE PSICANÁLISE 
 
ADMINISTRAÇÃO 
 
Presidente: Lucia Bertazzoli 
Vice-Presidente: Simone Teller Camargo 
Secretária: Regina Steffen 
Vice-Secretária: Walkiria Helena Grant 
Tesoureira: Alessandra Tegani Carieri 
Vice-Tesoureiro: Terrence Edward Hill 
 
COMISSÕES 
 
Comissão de Acolhimento 
Regina Steffen 

          Walkiria Grant 
          Regina Moran 

 
Comissão de Biblioteca 
Francisco Capoulade 
Elaine Ap. Canella 
Fabiola C. Biasi 
 
Comissão Divulgação 
Lucia Bertazzoli 
Regina Steffen 
Simone Teller Camargo 
 
Comissão de Ensino 
Lucia Bertazzoli 
Regina Steffen 
Simone Teller Camargo 
 
 


